

Haut Munkin Yazzokt

Тоть, кто идеть за другими, никогда не олередить ихь. Микель Анджело.

"Идеи летають вь воздухь, но непремьно по законамь; идеи живуть и распространяются по законам в слишком в трудно для насв уловимым в; идеи заразительны, и знаете ли вы, что в общем выстроении жизни иная идея, доступная лишь высокообразованному и развитому уму, может вдруг в передаться существу грубому и ни объ чемъ никогда не заботившемуся, и вдругъ заразить его душу своимъ вліяніемъ". Это слова Достоевскаго, и я рышился ими начать мое писаніе, потому что лучше, мнь кажется, нельзя выразить необъяснимое, но и неопровержимое единеніе, которое я чувствую св моей эпохой, св моимв невыразившимся еще покольнемв — словомв, св тБмЪ, что даетъ мнЪ право высказать все, что постепенно выяснялось и порой мучительно, порой радостно открывалось м ту чувству.

Да, воздух в напитанъ идеями, коло драгоцынымъ ароматомъ, которымъ наполняются сердца всБхЪ пожелавшихЪ воспріять его и соединиться чрезь него сь другими

сердцами въ самомъ высокомъ общении духа.

Задача моя не легка. МнЪ надо высказать сущность моихъ художественныхъ убъжденій, т. е. прикоснуться къ той области, которая съ давнихъ лъть состоить изъ ряда неразръшимых в дилемм и спутанных вопросовь. Не трудно отрицать, и вы этом вы достигли особенно тонкаго совершенства, св привычным в и милым в нам в

скептицизмомъ. Но что провозгласить, какъ разобраться въ непроцъженномъ и хаотическомъ достояни, полученномъ отъ нашихъ отцовъ, когда одной оцънки, или лучше переоцънки безчисленныхъ унаслъдованныхъ сокровищъ хватитъ на цълую жизнъ нашего покольна? А развъ можемъ мы принять на въру споры нашихъ предковъ и убъжденія отцовъ, мы, которые ищемъ только личнаго и въримъ только въ свое. Это одна изъ большихъ нашихъ чертъ и тотъ, кто хочетъ насъ познать, пусть броситъ думать, что мы, какъ Нарцисъ, любимъ себя. Мы больше и шире, чъмъ кто либо и когда либо любимъ все, но видимъ все чрезъ себя, и въ этомъ, лишь въ этомъ одномъ смыслъ мы любимъ себя. Если кто нибудь изъ насъ и обронилъ неосторожную фразу, что мы любимъ себя какъ бога, то это выражаетъ лишь въчную любовь нашу



все претворять въ себъ и видъть лишь въ себъ божественный авторитеть для разрвщенія страшных в загадок в. Кажушаяся художественная анархія новаго покольнія, якобы попирающаго взлелвянные авторитеты и строющаго на пескЪ свои эфемерныя зданія, все это неправильное отношение къ еще непонятой эпохЪ — исходитЪ именно отсюда, изв этой постоянно повторяющейся, законной и все же врчно поражающей толпу переоцівнки укоренившихся поклоненій. И не смотря на то, что весь историческій процессь мысли сь доступныхв нашей памяти времень твердиль все то же, свергаль боговь, возводиль новыхь, ихъ свергалъ, и повторялъ это сь компчной правильностью до наших в дней, —не смотря на все это, каждый шагв обусловленв борьбой пристрастной, полной безсмысленных в и ликих в обвиненій.

Воть появились мы, св нашими новыми требованіями,

лишь подтверждая общую правильность хода историческаго развитія. Правда, мы отличались чімь-то оть извістных во изученных в формів, мы сділали нісколько робких в певинных в шаговь віз сторону оть большой пробзжей дороги, и, боже мой, как в ложно поняты мы были и как в страшно названы. Классицизмів, романтики и вызванный ими шумливый реализмів — эти візчно смівняющіяся раздробленія послідней сотни літів — призывали и насів, віз нашемів новомів произрастаніи, вылиться віз одну из вукрашен-

ных в этикеткой форм в. И в в том в и был в главный сюрприз в и симптом в нашего разложенія, что мы не выпачкались ни об в одну из в заваренных в и разставленных в для нас в красок в, да и никакого желанія к в этому не проявили. Мы остались скептическими наблюдателями, в в одинаковой степени отрицающими и признающими в в до нас в бывшія попытки.

Но какъ же можно было допустить, чтобъ это блъдное и бездъятельное поколъніе, опошленное названіемъ "конца въка", съумъло возвыситься до такой точки, съ которой оно холодно могло синтезировать всъ эти "маленькія происшествія", видъвшія каждое въ себъ единственнаго истолкователя истины и судебъ мірового искусства. Это судьямъ нашимъ было не подъ силу. Они не могли признать, что это искривленное покольніе упадка, декадентовъ, выучилось зорко видъть все, съумъло пытливо прочитать всю длинную книгу предшествующихъ ошибокъ и ръшилось все переоцънить, открыто надсмъяться надъ безаппеляціонностью прежнихъ обожаній, но за то и уважать своихъ избранниковъ и преклоняться безгранично, безъ предвзятыхъ, условныхъ рамокъ и заранъе установленныхъ опредъленныхъ требованій.

Насъ назвали дътьми упадка, и мы хладнокровно и согбенно выносимъ безсмысленное и оскорбительное название декадентовъ. Упадокъ послъ расцвъта, безсилие послъ силы, безвърие послъ въры — вотъ сущность нашего жалкаго прозябания. Мы составляемъ еще одну печальную эпоху, когда искусство, достигнувъ апогея своей зрълости, окидываетъ "прощальными, косыми лучами заходящаго солица старъющия цивилизации". Это въчный законъ эволюции, обрекающий всякий цвътокъ расцвъсть и умереть, разсыпавъ безсильные нъжные лепестки. Такъ было съ греческой трагелей временъ Эврипида, такъ было съ болонской школой, понявшей лишь внъшною сторону расцвъта, такъ было съ французской драмой временъ Вольтера, такъ это и теперъ

у нась, невольных вольных вол

Но мив хочется спросить, гдь жь бтот pacцвъть, тоть апогей нашего искусства, котораго стремительно идемъ кЪ безднЪ расложенія? Заглянем'в н'Бсколько страницъ назадъ и посмотримв, что оставили





нам втр. которые такъ смъло объявили наше падене.... Они нам в оставили в в чную борьбу своих в личных в и отживших в интересов в. Они оставили нам в в в в состоявшій из в мозаики противор в чивых в и равноц в направленій, когда школы дрались со школами и покольнія сь покольніями, когда сила и значеніе цьлых в направленій опредБлялись не эпохами, а годами. Они создали "отцовъ и дътей", они придумали ихЪ, это ихЪ твореніе — вЪчная распря двухЪ ближайшихЪ поколЬній. Они немощно распались на отдъльные куски и бились ожесточенно въ настоящей войнъ, отстаивая каждый свое значение и свою личность. Когда же расцв бтв всей ихв эпохи, время, когда они спокойно творили великія вещи в в сознаніи своей общей правоты и объединенные общностью идеи и задачъ? Гдъ то возрождение, упадкомъ котораго являемся всв мы? А не хотите ли припомнить хоть какой нибудь моменть изв их в старых в, уже забытых в абль. Припомните, положим в, романтизм в, одну из в крупных в эпохв, и появление Делакруа — ихв теперешнюю славу, св его "ладвей Данте", одной изъ тъхъ вещей, которою не только они, но и мы рады гордиться, какъ чуднымъ проявлениемъ человъческого духа. И какъ же встрътили его? "Уже съ 24-го года классики увидали съ къмъ имъютъ дъло, и не только старикъ Гро называлъ выставленную Делакруа картину "le massacre de la peinture", но и вся критика заговорила о варварствр и предсказывала, что на этом в пути французская живопись идеть къ своей погибели. "Всв современныя школы, говориль Делеклюзь, существують и процввтають только благодаря обработкъ принциповъ искусства Греціи и, если даже признать вЪ произведени Делакруа извЪстный успЪхЪ вЪ колоритЪ, то всетаки его картина принадлежить кь низшему роду живописи и никакія преимущества вь краскахь не могуть побъдить безобразія формъ". И это высказывалось тогда, когда бальзакь, конечно еще непризнанный, въ тиши твориль уже свою геніальную по силь правды и реализма человъческую комедію. Смъшно подумать, что Делакруа только въ 65 году, посль посмертной выставки его вешей, сталь тывь, чывь онь остался и для нась теперь,—

въ 65 году, т. е. когда Зола съ ожесточениемъ писалъ: "я ненавижу немощныхъ безумцевь, которые презрительно кричать, что наше искусство и наша литература умирають своей неизбъжной смертью. Это самые пустые мозги, — люди, похороненные вь прошедшемь, которые перелистывають сь отвращениемь вещи живыя и трепещущия нашей эпохи и объявляють ихь ничтожными и узкими", и далье въ обращени къ одному изъ своихъ друзей: "неужели исторія всегда останется такой же? Неужели всегда надо будеть говорить, какъ другіе, или молчать? Мы говорили, что незначительная новая истина не можеть обнаружиться, не вызвавь гнъва и шиканій. И воть мнЪ, въ мою очередь, свищутъ и меня осуждаютъ". Припомните, наконецъ, что бодлеръ именно въ ту же эпоху злобно смъялся: "литература упадка (decadence уже тогда)! Пустыя слова, которыя мы часто слышимь, бросаемыми съ демонстративнымь зъваніемь изъ устъ тъхъ далекихъ отъ загадочности сфинксовъ, которые блюдутъ священныя двери классической эстетики".

Какая путаница, какое смішеніе понятій, направленій, мыслей, в одну эпоху, в в одинь и тоть же день. борьба классицизма и побъда романтика, поражение реалиста и пронія "декадента" — какое удобное время для спокойнаго творчества! Все это копошилось, все это сміняло, не уничтожая другь друга, не выливаясь другь изв друга послідовательно, какі віз правильноміз процессії эволюціи, но существуя самостоятельно и имъя глубокіе, старинные корни.

Эта амальгамная исторія художественной жизни вЪка имЪла главный источникЪ въ ужасной шаткости эстетическихъ основаній и требованій эпохи. Они ни на минуту не устанавливались прочно, не развивались логично и свободно. Художественные вопросы были запутаны въ общую кашу общественныхъ переворотовъ, и вышло то, что такой независимый таланть, какь Пушкинь, вь течени какихь нибудь 30 лбтв долженв былв выдержать три совершенно разныя оцбики: матеріалистическія обвиненія Писарева, славянофильскія превозношенія Достоевскаго и субъективновосторженный судь Мережковскаго. А как в любопытны также для характеристики всей этой путаницы нЪкоторые эпизоды из художественной жизни Англіи за послѣдніе полвЪка.

ВЬ 50-ом году, почти при первом в появлени картин в англиских в прерафаэлитовь, произошло то, что происходить св каждымь выдающимся событимь, что



было съ появлениемъ Глинки, Вагнера и берлюза, — словомъ, вышелъ скандалъ. Всъ были возмущены дерзостью молодыхъ художниковъ, осмълившихся имъть свои эстетические взгляды и желавшихъ проповъдывать ихъ, а знаменитый Диккенсъ разразился вдругъ молниеносной статьей, въ которой писалъ: "Приближаясь къ Святому Семейству Миллэза, вы должны прогнать изъ головы всякое религюзное представление, всякую возвышенную мыслъ, всякую связь съ идеями нъжными, драматическими, печалъными, благородными, священными, милыми или прекрасными, и приготовиться опуститься до







дна всего, что есть ужаснаго, постыднаго, отталкивающаго и возмущающаго". Это громовое посланіе вызвало різкій протесть одного изь самых врупных в эстетовь нашего віжа — Джона Рёскина, отвітившаго двумя смітыми письмами рутинным вобвиненіям внаменитаго романиста и со всею прелестью молодых в убіжденій возставшаго віз защиту слабых в візтом неравном бою. И как в смітшно намі, по прошествій самаго малаго количества літь, вновь встрітить того же романтическаго юношу уже знаменитым в старцем в и опять віз бою и за тіз же неразрішимые художественные вопросы. Но шалостям судьбы ніть конца, и этоть передовой боець, уже успівшій неосторожно занять почетное місто віз ряду признанных знаменитостей, уступиль свою прежнюю рискованную роль тому, который осмітился потревожить его упрочившееся ученіе. Здісь подтвердился опять тоть страшный законь, что періодь непризнанія, періодь борьбы есть періодь истиннаго творчества; сіз момента тріумфа — остается почтенное місто віз исторіи.

ИтакЪ, роли перемѣнились и въ 78 году РёскинЪ, невольно занявъ мѣсто Диккенса, объявилъ войну Уистлеру, одному изъ величайшихъ художниковъ нашихъ дней. Рёскинъ почувствовалъ приближеніе опаснаго противника и постарался поскорѣе заклеймить его своимъ авторитетомъ. По поводу выставки Уистлеровскаго "фейерверка" Рёскинъ обрушился на художника: '"для чести г-на Уистлера, а также для денежной обезпеченности покупателей, г. директоръ галлереи не долженъ былъ допускатъ этой картины, гдѣ безформенныя идеи художника приблизились прямо къ обману. Я видѣлъ и слышалъ о безстыдствахъ уличныхъ бродягь, но я не ждалъ, что придется услыхать, чтобы какой то фатъ спроси ъ двѣсти гиней за то, чтобъ выбросить



WILE OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY FOR THE

горшок в красок в в физіономію публики". Этоть эффектный конец в привел в къ совершенно неожиданному результату, къ одному изв интереснъйшихв судебных в процессов в нашего въка, когда въ лицъ обвиняемаго публика увидъла апостольскую фигуру Рёскина, въ лицъ обвинителя нервную, подергивающуюся, раздражительную фигурку Уистлера, и въ свидЪтелей - эксчислЪ пертовъ пуританскій образъ бёрнъ-Джонса. Вся эта трагикомедія длилась два дня и вопрось быль о томЪ, дъйствительно ли картина Уистлера можетЪ считаться пустой насмъшкой. Картину эту принесли въ судъ для производства

экспертизы и чежду прочимъ бёрнъ-Джонсъ заявилъ, что цѣна за нее назначена слишком высокая, особенно если подумать о той массь добросовъстнаго труда, который исполняють за гораздо меньшую сумму. Этоть процессь окончился присужденіем Рёскина кв двумв копейкамв штрафа. И тутв благодарная Англія открыла публичную подписку для покрытія этой суммы, а также четырехсоть фунтовъ стерлинговъ, которые стоило ведение процесса. благодарная страна, не понявшая, что эта борьба была концомь, и очень обыденнымь концомь, Рёскинской двятельности, быть можеть слишком в мелким в для его сильной фигуры. Но здвсь, по крайней мъръ, была борьба принциповъ, и трудно обвинять за то, что человъкъ невольно впаль вь ту же ошибку, противь которой такь энергично когда то возсталь. Это участь даже великих в людей, но, кв сожальню, постоянное взаимное непониманіе, кром в принципіальных в причинь, заключается часто также и вы томь, что оба врага видять другь вь другь лишь однь крайности, безь которых в немыслимо никакое новое событие. Эта роковая ошибка уязвленнаго самолюбія есть в в тормазь развитія всякаго общественнаго явленія. Конечно, въ большинствъ случаевъ у дітей является какое то особое, по истинъ дътское желаніе дълать все, только не то, что двлали отцы, и самодовольно бравировать допущенными крайностями. Но какъ же объяснить близорукость отновь, попадающихся на удочку дътскаго задора. Какъ можно не понять, что каждая эпоха переполнена всяким в ненужным в, наносным в балластом в, всякими крайностями, которыя лишь на моменть интересують современника и затымь откидываются и забываются навсегда, как в ненужная шелуха, из в которой выходит в





настоящее ядро. РазвЪ теперь кто нибудь вспоминаеть безчисленныя крайности вы искусствЪ эпохи Людовика XV, или какь будто имЪеть какое нибудь значение для наслаждения произведениями Шекспира окружавшая его плеяда писателей, какъ Марло, Фордъ, Массингерь и др., которыхъ мы даже не знаемъ по именамъ. Не такъ же ли, наконецъ, смЪшно и неразумно дълать заключение о нашей эпохѣ по живописи Ванъ Гога и Ларошфуко, или по литературнымъ произведениямъ Маларме и Люиса. Эти примъры комичны и не доказательны. Эпохи можно судить по элементамъ серьезно ихъ выражающимъ, а не по какому нибудь подтасованному набору случайныхъ знаменитостей.

ИтакЪ, ослабленныя всей этой борьбой художественныя върованія смънялись какЪ отдъльныя, самостоятельныя явленія, и никто не сможетъ видъть въ нынъшнемъ въкъ постепенную дифференціацію единаго начала, рожденнаго въ началъ въка, пришедшаго къ величію и умирающаго въ нашемъ поколъніи.

Позвольте жъ вновь повторить мой вопрось: что должны мы считать нашимы расцвътомъ; какой же, наконець, изъ этихъ различныхъ эпохъ мы составляемъ упадокъ? Гдъ наши Софоклы, Леонарды и Расины, которые могутъ презрительно видъть въ насъ лишь немощное извращение созданнаго ими искусства и посылать прощальную улыбку бъдному, гибнущему поколънно? Что же, мы декаденты напыщеннаго классицизма двадцатыхъ годовъ съ Давидовскимъ "коронованиемъ" во главъ? Въдь это шутка, въдь мы поклонники бодлера и бёклина. Мы не выносимъ того, что составляетъ

жалкій остаток в ложных в подражателей ложнаго классицизма. Мы ненавидим в именно то, что должно называться декадентством в классицизма и что, конечно, им в не называется, всбх в этих в Пойнтеров в, Тадем в, бугеро, Кабанелей, Лёфевров в и Семирадских в. Нът в, мы не достойны чести ни разбивать, ни ремонтировать "величественныя колоннады этих в мраморных в громад в ". Тогда мы, может в быт в, упадочники романтизма,



мы, вынесшіе на плечах в Зола, в в нчающіе лаврами Толстого и влюбленные в в бастіена; мы, преклоняющіеся предв гигантской искренностью бальзака и отрицательно относящіеся к в театральной напыщенности В. Гюго. Ну, наконець, быть может в, мы жалкіе остатки реализма? Но не забудьте, что вы же упрекали насв за культ в прерафарлитов в и пламенное поклоненіе Пювису.

КакЪ можно не понять такой простой загадки, которая ясна даже для малых в двтей. Всв названныя группы и теченія развились каждое само по себь и совершили полный эволюціонный путь. Они достигли всв своего апогея, дали намв Давида, Виктора Гюго, Флобера и многих в других в и завершили навсегда круги своего существованія. Наконець явились мы, сь своими новыми запросами, и върьте мнъ, если бъ мы были хоть каплю похожи на нашихъ предшественниковъ, будь мы даже упадкомъ, они бы съ радостью простили намь и отечески прижали кь своей груди. Но именно того они нам и не могут простить, что мы не продолжаемь ихь, что декадентами их в возрождения оказались они же сами, плачущие о своемь падени, и жаждуще построить вновь свое разрушенное зданіе на вымерших в и перегнивших в идеяхв. Ввдь изв кого вв сущности состоять они, наши враги, наши учители? Соотвътствуя тремъ пережитымь эпохамь, они распадаются на три раздыльныя категоріи. Первая группа продолжаеть вь блаженномъ опъпенъніи, подобно китайскимъ кукламъ, кланяться уже излизанному великольню псевдоклассических в монументов в и сквозв лорнет в восхищаться лоснящемуся как в паркет в ремеслу Тадем в и бакаловичей, — это декаленты классицизма, самые ветхіе, а потому и неисправимые враги. Вторая группа это сентиментальные вздыхатели, замирающие поды звуки Lied'oвb Мендельсона, считающие Дюма и

Ежена Сю за сербезное чтеніе, и въ живописи не ушедшіе дальше безчисленных в мадоннъ, изготовляемых в на плодовитых в нівмецких в фабриках в. Это декаденты-романтики — страшные враги, потому что имя имъ легіонъ. И наконець третья группа еще недавняя группа, которая думала, что удивила свъть своим в смѣлым в открытіем в, вытащив в на полотна лапти и лохмотья, когда это недостижимо лучше и свѣж ве уже

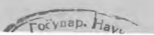
公司部門 1986 日本 1

было сдблано 50 лбтв раньше, великими бальзакомв и Милле. Эта группа слишкомв болтливая и повторяющая лишь зады уже давно сказаннаго и хорошо сказаннаго — это декаденты реализма, скучные враги, все еще мняще о бодрости своихв размякшихв мускуловв и о своевременности своихв затхлыхв истинв. Вотв что угрожаетв намв! Итакв, какое же неввроятное помрачене — говорить о нашемв упадкв. Упадка нвтв и бытв не можетв, лотому тто намв не св тего ладати, потому что для того, чтобы

1 667 LY 1 668 LO 1 668 LY 1 6



осмЪлиться провозгласить паденіе, надо было раньше создать великое зданіе, съ котораго возможно было бы намь низвергнуться внизь и разбиться объ камни его. Какой же храмь человьческаго генія мы разбиваемь? Покажите, дайте намь этоть храмь, въдь мы же сами его томительно ищемь, чтобы взобраться на него и чтобь потомь, не удержавшись, въ свою очередь, рухнуть съ него безъ страха и съ сознаніемь нашего прошедшаго величія.







## BEHNAR BOPGER

Какимъ тяжелымъ представляется въ нашъ въкъ трудъ разграничения и разбора всъхъ тъхъ идей въ области эстетики, которыми мы наслъдственно владъемъ, тъмъ болъе, что присущая намъ жажда анализа усугубляетъ сложностъ задачи. Прежде всего намъ встръчаются, въ самыхъ корняхъ художественной жизни въка, два, уже уставине отъ своей въчной борьбы, взгляда.

МнБ не хотБлось бы касаться этой старой вражды, потому что, казалось бы, стольтняя война могла, наконець, привести къ перевъсу однихъ и къ сдачъ другихъ; борьба утилитаристовъ съ поклонниками искусства для искусства — эта старинная перебранка — могла бы ужь давно затихнуть, а между тъмъ она табеть и до нашихь дней. Хотя коренной вопрось объ отношении этики къ эстетикъ и существовалъ въчно, но узкоутилитарная тенденцюзность вы искусствы — выдумка людей XIX вЪка, а со своими дурными привычками трудно разстаться. Эта борьба, какъ бы затихшая за послъдніе годы, снова стала разгораться вь наши дни. Вь Россіи, впрочемь, теорія искусства для искусства никогда не торжествовала явно и побъдоносно, и вь то время, какь юный Зола воеваль съ Прудономь и Флоберь оставляль намь замьчательныя страницы своей переписки сь Жоржь-Зандь, — вь то время у нась модно царили такія силы, как Чернышевскій, Писарев и Добролюбов в.

Зола въ 66-мъ году возмущался крикливой теоріей Прудона, этого антиэстета, узкаго адепта соціалистическаго взгляда на художество и измыслителя образцоваго государства, который, заявивъ, что искусство должно физически и морально улучшатъ нашу породу, кричалъ: "Нашъ идеалъ право и правда. Если вы не можете изъ этого сдълатъ искусства — назадъ: мы въ васъ не нуждаемся. Если вы прислуживаете этимъ испорченнымъ роскошью бездъльникамъ, — назадъ: намъ не нужно ва-

шего искусства. Если вамb необходимы жрецы, знать и цари — прочь, прочь совсьмы мы осуждаемь ваше искусство и вась самихь". Мнь очень нравится при этомь иронія Зола, писавшаго ему тогда: "вась называють неумолимымь логикомь; я нахожу, что ваша логика спала вь тоть день, когда вы совершили непоправимую ошибку, принявь

художников в вы ваше образцовое государство между вашими сапожниками и вашими законодателями. Вы не любите искусство, всякая индивидуальность вамы не нравится, вы хотите раздавить личность, чтобы расширить путь человычества. Такы будьте искренни, убейте художниковы. Вашы міры будеты болые спокоены. Но, ради бога, не давайте имы уроковы. И, главное, не забавляйтесь тымы, чтобы мысить ихы изы другой глины, чымы ихы создаль богы, изы-за единственнаго удовольствія, чтобы ихы создать вторично такими, какими вы ихы хотите".

Теперь несвоевременно было бы упоминать обь этих ученіях в, отводивших в искусству роль послушных в школьников в на помочах в у противохудожественной теоріи соціализма, если-бь недавно не вспыхнула вновь, хотя и на новой почв религіозной морали, пропов в подчиненія искусства внв его лежащей цвли и не заставила нась

прислушаться кь словамь такихь людей, как брюнетверв, отчасти РёскинЪ, и, наконецЪ, вынести пощечину, нанесенную искусству его неблагодарным в служителем в Львомь Толстымь, отвергиимь искусство всБхЪ вБковЪ и низведшимъ самое назначение его до степени одной изъ христіанских в доброд Бтелей. Правда, мы не можем в не констатировать, что ни одно изъ произведений нашего великаго писателя не возбудило меньшаго интереса, чъмъ теоретическое изложеніе его художественных в взглядовь: этоть трудь какь-то конфузно замолчали. Но съ появленіем'в его, конечно, нельзя не считаться, тъмъ болбе, что наши цЪнители и критики, вЪ огромномь большинствь, даже къ теоріи Толстого относятся отрицательно только оттого, что они все еще говорять словами Чернышевскаго. Эта нездоровая фигура еще не переварена, и наши художественные суды в глубин в своих в мыслей еще лельють этоть варварскій образь, который съ неумытыми руками прикасался кв искусству и думаль уничтожить или, по крайней мъръ, замарать его. "Содержаніе, достойное вниманія мыслящаго человъка", говориль онь, "одно толь-



ко въ состояни избавить искусство отъ упрека, будто бы оно-пустая забава, чъмъ оно дъйствительно бываеть чрезвычайно часто: художественная форма не спасеть отв презрвнія или сострадательной улыбки произведение искусства, если оно важностью своей идеи не в состояни дать отв та на вопрось: "да стоило ли трудиться надъ подобными пустяками?" Разв в многіе и многіе не подписались бы и теперь подъ этой мЪщанской формулой, такЪ какЪ поработитЪ единственно свободное и независимое — вот в главная мечта этих в людей, зарывших в себя в в мелочных в заботах в челов в чело мысль, у нихъ есть слово, но они не спокойны, имъ нужны звуки, краски, риомы, линш, словомь, все высокое, что имбеть человькь, чтобь размынять это на школьныя доски и тусклыя зеркала ихъ съреньких в заботв. Они требуютв, чтобы симфоніи мы передълали въ торжественные марши и народныя пъсни, чтобь из в картинь скроили мы таблицы для нагляднаго обученія, а изб поэмб рецепты отб всбхб грязных в бользней торжествующей цивилизаціи. Прозаики, ужель имъ мало прозы ихъ собственной жизни, что они просять ея у искусства, этой улыбки божества.

МнБ очень жаль, что я не могу остановиться здБсь на разборь тБхв двухь авторитетных взглядовь, которые, несмотря на всю коренную разность исходных в точекь, сходятся до нБкоторой степени в в своих в конечных выводах в. Я говорю про брюнетьера и Толстого. Какв ни странно это сопоставление классика брюнетьера, питомца параднаго вБка Людовика XIV, св Толстым втаким в, каким в мы знаем в его, но в в послъдних в трудах в своих в по поводу искусства они приходят в кв близко соприка-



сающимся результатамь. При характеристикь современной эстетики они оба выдыляють начало исканія наслажденій, какь главный принципь искусства послыднихь выковь, и поэтому отрицають понятіе красоты какь мірило относительной ціности художественныхь произведеній. Оба они негодують на безконтрольную свободу искусства и хотять зануздать ее, требуя оть творчества религіознаго и общественнаго служенія. брюнетьерь считаєть, что изь проповіди искусства для искусства проистекаєть тоть "элегантный разврать", который характеризуєть все искусство поздняго ренессанса, 18-го выка и нашего времени. будучи предано само себь, искусство впадаєть вы отрицаніе содержанія и прославленіе формы и дізаєтся нечеловічнымь, не отвітчаєть на нужды боліте важныя и боліте значительныя, чіть оно само.

Для меня совершенно непонятно требованіе общественнаго служенія от искусства на почв установленных в для него предписаній. Мнв кажется, что безнравственность произведенія искусства, проистекающая, будто бы, от в безконтрольности по-

100 CON 100 CO

слЪдняго, главнымъ обра шенія кі нему лица, его вынести самое безнрав назидательнаго разсказа о полниться чисто художе най Тиціана или романовЪ ство, созданное съ исклюственнаго воздъйствія, не нется въ исторіи, но Ти кажется, могли не заботить произведуть по прошествии юных в гимназисток в или Кто может в отрицать обще ства, эту старую и неоспо ніе отзывчивости искусства волненія — очень опасная поминается когда-то читан упрекала наше искусство кимъ пережитымъ начи на голодь и холера. Зачвив не дойти до подобной от примЪры истиннаго искус



-онто фто фтизиває фиоє воспринимающаго. Можно ственное впечатльніе оть Пентефріевой женЪ и исственнаго экстаза от Да-Флобера. Конечно, искусчительной цьлью безнравесть искусство и не остаціаны и Фрагонары, мнЪ ся о впечатлівній, которое въковъ ихъ творенія на молодцеватыхЪ солдатЪ. ственное значение искусримую истину; но требована наши занятія, заботы и вещь, и мнв невольно приная мною замътка, которая въ неотзывчивости къ тародным в быдствіям в какв же не быть логичными и кровенности? ВпрочемЪ, ства въ статът Толстого не

далеки отсюда и его описаніе художественности рисунка Крамского св торжественным в маршемъ солдатъ, кормилицей и рыдающей матерью представляетъ для меня неразръшимую загадку. Да и вообще вся длинная тирада великаго мыслителя объ искусствъ мнъ вЪ каждой фразЪ кажется какимЪ-то страннымЪ недоразумЪніемЪ, какой-то роковой пгрой словъ, перепутанныхъ и подставленныхъ. Нельзя говорить съ людьми объ ихъ людском в искусств в, сметая все, что составляет в самую сущность их в творчества. Нельзя говорить о грубости искусства Гредіи и средних в в вков в п попирать Софокла, Данте, Рафаэля и Шекспира, когда говоришь о томъ, что люди опредъляютъ девятью буквами искусства. Проповъдуя вмъсто искусства какое-то упражнение въ добродътели, надо совершенно выдблить эту діятельность из области эстетики и предоставить ей удовольствіе процвітать віз сферіз морально-педагогических в нотацій, оставивіз віз покої далекое и чуждое ей художество. Если наше искусство упрекають въ торговлъ наслажденіями, которыя оно доставляеть, то я это безконечно предпочитаю тому, чтобь его упрекнули въ торговлъ своей ничъмъ незамънимой свободой. Выгоните и вы торхрамь искусства все-таки не будеть говцевь изв храма, а до твхв порв

храмомЪ.

Великая сила искусства заклю самоцібльно, самополезно и глав жеть быть безь идеи, какі оно не краски, но ни одинь изь этих в эле безь нарушенія соотвітствія частей Искать віз искусствів насильно при говорить, что Греки нашли идеаль ные законы творчества, и мы долж

京都 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 | 1980 |

чается именно въ томъ, что оно ное — свободно. Искусство не моможетъ быть безъ формы и безъ ментовъ не долженъ и не можетъ быть намъренно вложенъ въ него. витой къ нему иден это то же, что ную форму красоты, открыли въчны только подражатъ имъ, т. е.

вкладывать свое вдохновение въ такия-то строго опредъленныя формы. А такъ въдь выйдеть, что все классическое искусство начала въка по существу ничъмъ не отличалось отъ ополчившагося на него тенденціознаго реализма. Одни во всемъ навязывали священную для нихъ форму и этимъ съуживали путь, другіе грубо требовали идейнаго содержанія и этимъ связывали, какъ кръпостники, законную свободу искусства.

Идеи вложены сами собой въ самомъ зачаткъ истиннаго искусства, и въ томъ и есть сила творчества, что оно непроизвольно, въ образъ человъческаго генія, передаеть намъ высція, только ему доступныя идеи. "Произведенія великаго человъка", говориль Карлейль, "съ какимъ бы, повидимому, напряженіемъ сознанія и мысли онъ ни твориль ихъ, выростають безсознательно изъ невъдомыхъ глубинъ его души". Идеи, конечно, должны зарождаться въ зрителъ при видъ творенія искусства, но онъ не должны быть богохульно втиснуты въ него творцомъ. Творецъ долженъ любить лишь красоту и лишь съ нею вести бесъду во время нъжнаго, таинственнаго проявленія своей божественной природы.

(Продолжение будетъ).

Сергій Дягилевь.



THE PART OF THE PA